NEW RENAISSANCE

INTERNATIONAL SCIENTIFIC AND PRACTICAL CONFERENCE

VOLUME 3| ISSUE 1

MARKAZIY OSIYO KO‘CHMANCHI-CHORVADOR XALQLARI MADANIYATIDA
MITRA XUDOSINING O‘RNI
J.Z. Abdimurodov
Perfect-University
Gumanitar fanlar kafedrasi o‘qituvchisi.
Tel.: +99888 038 42 42 e-mail: abdumurodov.j@perfectuniversity.uz
https://doi.org/10.5281/zenodo.18288073

Annotatsiya. Ushbu maqgolada Markaziy Osiyo ko ‘chmanchi-chorvador xalglarining
qadimgi diniy e tiqodlari tizimida Mitra xudosining tutgan o ‘rni tahlil gilinadi. Tadgiqotda Mitra
kultining kelib chigishi, uning quyosh, adolat, shartnoma va harbiy himoya bilan bog ‘liq jihatlari
hamda ko ‘chmanchi jamiyatlarning ijtimoiy va madaniy hayotidagi aks etishi yoritiladi.

Kalit so‘zlar: Mitra, Avesto, Miura, Quyosh algovi, Mehr, Turon zamini, bitim xudosi,
massaget, chorvador, ko ‘chmanchi.

Aunomayusa. B Oannou cmamve ananusupyemcsi poiav 6oca Mumpsl 6 OpesHeli
PenucUO3HOl cucmeme 6epoBanuil KO4egblx CKOMoBoO4eCcKux Hapooos Llenmpanvrotl A3uu.

HUccneoosanue oceeujaeni npoucxoofa)eHue Kylbma Mumpbl, €20 dcnexKkmsl, CeA3aHHble C
cojiHyem, CnpdG@dﬂuBOCI’HbiO, 002060]9&]141/[ U B0€HHOIU 060p0H012, a mdakoice eco ompasikceHue 6
COYUATILHOU U KYIbIMYPHOU HCUZHU KOUEBbIX 00Ujecma.

Kniwueevie cnoea: Mumpa, Asecma, Muypa, Pyka Connya, Mexp, 3emns Typana, 60c
coenacus, Maccazem, nacmyx, KO4€6HUK.

Abstract. This article analyzes the role of the god Mithra in the ancient religious belief
system of the nomadic-pastoral peoples of Central Asia. The study highlights the origins of the
Mithra cult, its aspects related to the sun, justice, contracts, and military defense, and its
reflection in the social and cultural life of nomadic societies.

Keywords: Mithra, Avesta, Miura, Sun’s Arm, Mehr, Land of Turan, god of agreement,
Massaget, herdsman, nomad.

Mitra nomi eng qadimiy yozma manbalardan bo‘lgan — Avesto va Rigvedada ko‘p
uchraydi. Bu nomning gadimiy diniy va madaniy kontekstda tilga olinishi, Mitra kultining keng
hududda, xususan, Markaziy Osiyo mintagasida ham muhim o‘rin tutganini ko‘rsatadi.

Aynigsa, Avesto manbasida aks etgan diniy-ma’naviy qarashlar orqali Markaziy Osiyoda
ko‘chmanchi-chorvador xalqlarining tafakkuri va madaniyati haqida gimmatli ma’lumotlarga ega
bo‘lish mumkin. Avestoda tilga olingan mifologik gatlamlar, tarixiy-geografik manzaralar asosan
Bagtriya, Marg‘iyona, Sug‘diyona va Xorazm kabi gadimiy Turon hududlariga taalluglidir.

Bu esa mazkur hududlarda qadimda shakllangan diniy tasavvurlar va e’tiqod tizimlari,
jumladan, Mitra kultining chuqur ildiz otganidan dalolat beradi [2: 275-276].

M.Ishoqov Yasht va Videvdatning o‘zbek tiliga tarjima qilingandan so‘ng, Yevropalik
olimlari tomonidan shakllangan 21 ta naskdan iborat “Avesto” ning tarkibiy tuzilishida
(stratigrafiyasi) bir gator mayda kamchiliklar ko‘zga tashlandi. Jumladan, Yashtlarda ikkita
alohida alqov bevosita quyosh xudosiga bag‘ishlangan. Ulardan biri Xurshed Yasht (Quyosh
algovi), ikkinchisi Mehr Yasht (Mitra algovi) hisoblanadi [1:47]. Aslida, zardushtiylik dinida bosh
xudo - Axuramazda bo‘lib, Avestoning keying davrlariga mansub qismlarida Mitraga ham

183


mailto:abdumurodov.j@perfectuniversity.uz

NEW RENAISSANCE

INTERNATIONAL SCIENTIFIC AND PRACTICAL CONFERENCE

VOLUME 3| ISSUE 1

Axuramazdaga xos sifatlar nisbat berila boshlanganini ko‘rish mumkin. Bunda Mitra va
Axuramazda bilan bir xil ilohiy qudratning ikki yuzasi sifatida, ya’ni egizak xudolar sifatida
tasvirlangan. Avestoda Mitra nomi “Miura” ko‘rinishida uchrab, u shartnoma, kelishuv va vadaga
sadogat goyalari bilan bog‘langan afsonaviy shaxs, shu bilan birga quyosh xudosi sifatida ham
madh etilgan [6].

Aynan shu jihati tufayli Mitra “bitim xudosi” sifatida tanilgan. U insonlar o‘rtasidagi
kelishuvlar, shartnomalar va ahdlarning samoviy kafolatchisi hisoblangan. Huqugiy-amaliy
sohada ham bitimlar aynan Mitra nomidan tuzilgan deb qaralgan va ularning buzilishi ilohiy
jazoga sabab bo‘lishi mumkinligi haqida e’tiqod bo‘lgan. Shunday qilib, Mitraning diniy vazifasi
faqat kosmik tartibni emas, balki ijtimoiy adolat va axloqiy intizomni ta’minlashga garatilgan
bo‘lgan [4: 63].

Mitra obrazi ko‘plab gadimiy e’tiqod tizimlarida — xususan, hind-eroniy diniy an’analarida
— quyosh, nur, shartnoma va adolat timsoli sifatida garalgan. Rigvedada Mitra (do‘st) va Varuna
(gonun) bir juftlikda, ijtimoiy tartibni va koinot gqonunini nazorat giluvchi kuchlar sifatida tilga
olinadi[5], Avestada esa Mitra (Mehr) yorug‘lik va qasamyodga sodiqlikni anglatadi.

Zardushtiylikdagi Mitra (Mifra) ilohi insonlar o‘rtasidagi kelishuv va shartnomalarning
homiysi sifatida tasvirlanadi. U adolatli hukm chigaruvchi, koinotdagi tartib va muvozanatni
saqlovchi ilohiy kuch sifatida e’tirof etilgan[3]. Bu tushunchalar ko‘chmanchi-chorvador
xalglarning kundalik hayoti va ijtimoiy munosabatlarida muhim ahamiyat kasb etgan. Aynigsa,
gasamyodga sodiglik, halollik, adolat va sadogat kabi gadriyatlar chorvador jamoalar orasida
ijtimoiy barqarorlikni ta’minlovchi asosiy tamoyillar sifatida qaralgan. Shuningdek, Avesto tili
ham muhim tarixiy dalil bo‘lib xizmat qiladi. Ushbu asarning tili hozirgi fors tilining ajdodi
bo‘lmish gqadimgi janubi-g‘arbiy eroniy tillardan emas, balki shimoli-shargiy eroniy tillarga
mansub bo‘lib, aynan O‘zbekistonning qadimiy hududlarida amal qilgan tillarga yaqin
hisoblanadi. Bu holat Avestoda aks etgan diniy qarashlar, shu jumladan, Mitra kultining
shakllanishi va rivojlanishi bevosita Turon zaminidagi gadimiy xalglar madaniyati bilan
chambarchas bog‘liq bo‘lganini anglatadi[2:277].

Mitra - nafagat ijtimoiy tartib va axloq timsoli, balki tabiatning barpo etuvchisi sifatida
ham muhim o‘rin tutadi. Ba’zan u suv xudosi Apam-Napat bilan birgalikda tasvirlanadi, ayrim
hollarda esa o°‘zi mustaqil holda hayotbaxsh kuch egasi sifatida namoyon bo‘ladi. Mitra keng
yaylovlar ato etuvchi, yer yuzini suv bilan ta’minlovchi xudo bo‘lib, uning marhamati ila yomg*‘ir
yog‘adi, yaylovlar suvga to‘ladi, o‘simliklar barq urib o‘sadi. U insonlarga hayot, farzand, baxt va
tilaklarning ro‘yobini in’om etuvchi ilohiy kuch sifatida e’tirof etilgan.

Mitra shuningdek uy-joy, ayollar, aravalar, boylik, salomatlik va nasl qoldirish bilan
bog‘liq ne’matlarni ato etuvchi xudo sanalgan. U kishilarni ajdodlarga bog‘lovchi va oilaviy
bargarorlikni mustahkamlovchi kuch sifatida talqin etilgan.

Massagetlar diniy qarashlari jihatidan ham Mitra kultiga yaqin bo‘lgan qadriyatlarni o‘zida
mujassamlashtirgan. Ular yagona buyuk kuch sifatida quyoshni ulug‘lashgan va eng chaqqon
hayvon - otni quyoshga qurbonlik gilishgan. Bu e’tiqgod Mitra obrazining asosiy belgilaridan biri
bo‘lmish quyosh, yorug‘lik va kuch timsoli bilan to‘g‘ridan-to‘g‘ri bog‘liq. Massagetlar
ishonishicha, quyosh - hayot va adolat manbai, unga atab qurbonlik gilinadigan jonlig esa eng tez
va kuchli mavjudot bo‘lmog‘i lozim [2:299].

184



NEW RENAISSANCE

INTERNATIONAL SCIENTIFIC AND PRACTICAL CONFERENCE

VOLUME 3| ISSUE 1

Bu kabi e’tiqod shakllari Mitra kultining Turon xalqlari orasida chuqur ildiz otganini
ko‘rsatadi. Mitra - yorug‘lik, qasamyod, sadoqat va adolat timsoli bo‘lishi bilan birga,
ko‘chmanchi xalglar uchun osmon va tabiat bilan bo‘lgan ruhiy bog‘liglikni anglatgan. Xususan,
chorvador xalglarning yashash tarzlarida quyosh - kundalik hayot ritmini belgilovchi va mo‘l-
ko‘lchilik manbai sifatida ilohiylashtirilgan.

Shunday qilib, Markaziy Osiyo ko‘chmanchi-chorvador xalglari madaniyatida Mitra
kultining o°‘rni ayniqsa chorvachilikka oid marosimlar, urf-odatlar va e’tiqodiy qarashlarda yaqqol
namoyon bo‘lgan. Mitra - quyosh, nur, shartnoma, tartib va baraka ma’budi sifatida - ko‘chmanchi
xalglar orasida tabiat va tirikchilik bargarorligini saglovchi kuch sifatida gadrlangan. Aynigsa
chorvachilik bilan chambarchas bog‘liq bo‘lgan bu kult, hayot manbai bo‘lgan hayvonlar
salomatligi va ko‘payishiga qaratilgan marosimlarda muhim ruhiy asos bo‘lib xizmat qilgan.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI:
Asecto: St kutobu. /M.McxokoB Tapxkumacu. — T.: “Illapk”, 2011 — 128 6.

A -

AckapoB A. Kagumru TypoH sHeonuT, OpoH3a Ba WIK TEMHUP JIaBpU IBUIU3ALMSIAD
tapuxuaad JaBxanap. Monorpadus. — Tomkent: “Dan”, 2023. — 360 ©.

3. Boyce M. Zoroastrians: Their Religious Beliefs and Practices. — London: Routledge,
2001.

XomunoB X. Asecroaad [lloxuomara. — T.: [llapk, 2007. — b.63.
5. Macdonell A.A. Vedic Mythology. — Delhi: Motilal Banarsidass, 1995.
6. Thieme P., Mitra and Aryaman, New Haven, 1957.

B

185



